
Философия нонсенса 169

Ж.-Ж. ЛЕКЛЕРК

ФИЛОСОФИЯ НОНСЕНСА.
ИНТУИЦИЯ В ВИКТОРИАНСКОЙ ЛИТЕРАТУРЕ

НОНСЕНСА∗

Жан-Жак Леклерк, профессор английской литературы Париж-
ского университета в Нантерре, начинает свою работу с утверждения,
что сказки «Алиса в Стране Чудес» и «Алиса в Зазеркалье» Льюиса
Кэрролла можно сравнить с романом Брэма Стоукера «Дракула» в
том смысле, что все эти произведения получили статус мифа. Цель
книги Леклерка – дать объяснение мифической силы художествен-
ного слова, основанного на принципе нонсенса.

Автор избирает два подхода для своего исследования – ана-
хронический и диахронический. Анахронический подход изучает
ошибки против хронологии, отнесение какого-либо события к дру-
гому времени, к другой эрохе. Диахронический подход исследует яв-
ления в их исторической последовательности.

Нонсенс-тексты представляют собой не просто пародии. Они
превращают пародию в серьезный научный метатекст. Так, напри-
мер, лингвистический комментарий Льюиса Кэрролла (1832–1898)
по поводу местоимения «it», который он вкладывает в уста Утки1 («Я
знаю, что означает “оно”, когда я что-нибудь нахожу»), может быть
понят только в свете генеративной лингвистики Ноама Хомского,

                                                          
∗ Lecierc J.-J. Philosophy of nonsense. Intuitions of Victorian nonsense literature. –

L., N.Y.: Routledge, 1994. – IX, 225 p.
1 В русском переводе «Алисы в Стране Чудес», принадлежащем Н.М.Демуровой,

«Утка» именуется почему-то «Робином Гусем». – Прим. реф.



III. РЕФЕРАТЫ170

основывающейся на описании языка в виде формальных моделей.
Льюис Кэрролл, как видим, опередил Хомского почти на столетие.

С другой стороны, Эдуард Лир (1812–1888) в своей «Книге
нонсенса» и других сборниках юмористических «бессмысленных»
стихов употреблял местоимение «they» (они) только в экзистенциа-
листском или хайдеггеровском смысле, также опередив философов-
экзистенциалистов на целое столетие.

Диахронический подход объясняет возникновение жанра нон-
сенса в Викторианской Англии и его функции в историческом контек-
сте. Нонсенс-тексты, согласно этому подходу, являются побочным
продуктом развития школьного образования, поскольку предлагают
воображаемое решение противоречия между стремлением дать на-
чальное образование как можно большим слоям населения и сопро-
тивлением этому стремлению определенных религиозных и политиче-
ских структур.

В главе «Прочтение нонсенса: Льюис Кэрролл и Талмуд» автор
утверждает, что нонсенс-тексты высмеивают деятельность литера-
турных критиков и философов. В текстах Льюиса Кэрролла такая
насмешка содержится в высказываниях Шалтая-Болтая в «Алисе в
Зазеркалье». Современных литературных критиков, работающих в
жанре нонсенса, Леклерк называет «литературными сумасшедшими»
(с. 6). Один из таких критиков, американский хасидический еврей,
медик по профессии Абрахам Эттельсон выпустил в 1966 г. эссе под
названием «Дешифровка “Алисы в Зазеркалье”»1, в котором утвер-
ждает, что это произведение Льюиса Кэрролла есть не что иное, как
криптограмма Талмуда, а герой стихотворения «Джаббервокки» есть
не кто иной, как основатель хасидского движения Боал Шем Тов,
который родился в 1700 г. в Польше. Выражение «огненные очи» из
стихотворения «Джаббервокки» А.Эттельсон соотносит с «огненным
мечом» херувима бытия из одного из разделов Каббалы. В таком же
духе комментируются и все остальные эпизоды сказки Кэрролла.
Например, само слово «Джаббервокки» он делит пополам и читает
справа налево обе половины, получается «Ребе Яков» и т.д. Автор
реферируемой книги называет работу А.Эттельсона «галлюцини-
рующей», «параноидальной» (с. 11).

                                                          
1 Ettelson A. Through the Looking-Glass decoded. – N.Y., 1966. – 80 p.



Философия нонсенса 171

Простейшее решение вопроса, пишет Леклерк, – это заклю-
чить, что «Эттельсон действительно умалишенный» (с. 12), что он
являет собой классический пример «ментального делириума» (там
же). Однако, с другой стороны, можно назвать текст эссе Эттельсона
«постмодернистским романом», сравнив его с известным произведе-
нием Уолтера Эбиша «Алфавитная Африка», в котором первая глава
содержит только слова, начинающиеся с буквы «а», вторая – слова,
начинающиеся с буквы «б», и так до 26-й главы (в английском алфа-
вите всего 26 букв. – И.Г). С 27-й главы и по 52-ю главу слова начи-
наются соответственно с букв английского алфавита в обратном по-
рядке, от Z до А1.

Кроме вышеназванных двух решений вопроса о методе
А.Эттельсона – литературного критика автор реферируемой работы
выдвигает и третье предположение: «Безумные интуиции Эттельсона
оказываются определенным методом достижения истины» (с. 13).
Леклерк имеет в виду то, что для Эттельсона Талмуд является и ис-
точником вдохновения, и конечным результатом. Он применяет
Талмуд так же, как в известном рассказе Хорхе Луиса Борхеса «Пьер
Менар, автор “Дон Кихота”»2.

Далее Леклерк рисует схему в виде ризомы (корневища), в
центре которой находится Эттельсон, а по краям – концепции язы-
ка, общая герменевтика, литературная критика, Шалтай-Болтай,
Кэрролл и, наконец, Пятикнижие Моисеево. Способ интерпрета-
ции, используемый Эттельсоном, близок к лингвистическим пояс-
нениям Шалтая-Болтая в «Алисе в Зазеркалье», когда тот объясняет
героине непонятные слова из стихотворения «Джаббервокки».

В главе «Прочтение нонсенса: Джаббервокки» автор рефери-
руемой работы предлагает воспринимать текст стихотворения на че-
тырех уровнях – фонетическом, морфологическом, синтаксическом
и семантическом. Фонетически первая строфа «Джаббервокки» со-
ответствует правилам английской речи; морфологически четверо-
стишие согласуется с английской грамматикой; синтаксический
строй куплета является вполне когерентным, а что касается семанти-
ки, то существительные, прилагательные и глаголы четверостишия

                                                          
1 Abish W. Alphabetical Africa. – N.Y., 1974. – 212 p.
2 См.: Борхес Х.Л. Пьер Менар, автор «Дон Кихота» // Борхес Х.Л. Проза раз-

ных лет. – М., 1984. – C. 62–68.



III. РЕФЕРАТЫ172

имеют значения только в интерпретации Шалтая-Болтая. Если же
взять все стихотворение в целом, то Алиса права, когда она говорит
самой себе, что прочитанное ею в зазеркальной книге стихотворение
«Джаббервокки» наводит на всякие мысли, хоть она и не знает, на
какие: «Одно ясно: кто-то кого-то здесь убил... А, впрочем, может и
нет...»1

Объяснение нонсенсов в стихотворении «Джаббервокки», пи-
шет Леклерк, вполне можно назвать банальным. Это общее место
лингвистических структуралистских учебников: «Лингвисту не нуж-
но вовсе понимать язык, который он изучает, он может обойтись
грамматическим анализом при полном отсутствии понимания смыс-
ла слов» (с. 22). Такая структуралистская практика, когда один из че-
тырех вышеназванных уровней остается неизвестным, приводит к
невозможности анализа во всей его полноте. Однако если рассматри-
вать стихотворение в целом, а не только первую его строфу, которая
повторяется в конце стихотворения в качестве рефрена, то можно
прийти, по мнению Леклерка, к парадоксальному выводу: первые
четыре строки «Джаббервокки» все англоязычные читатели знают
наизусть, несмотря на отсутствие в них смысла, а остальные пять
строф, несмотря на их относительную конвенциональность, столь
легко в памяти не откладываются.

Комментируя введенное Кэрроллом понятие «слово-
бумажник» («portmanteau-word»), Леклерк называет его своего рода
«лингвистическим уколом» (с. 23), поскольку оно заставляет нас пе-
реходить от визуальной к лингвистической форме воображения.
«Понимаешь, – объясняет Шалтай-Болтай Алисе, – это слово, как
бумажник. Раскроешь, а там два отделения»2. В английской литера-
туре, кстати сказать, большим мастером по части «слов-бумажников»
был Джеймс Джойс. Подобных слов теперь немало во всех современ-
ных словарях, а сам этот термин часто употребляется, когда говорят о
словax, в которых «упаковано» не одно значение.

Одним словом, заключает Леклерк, первое четверостишие
баллады «Джаббервокки» адресуется не к нашему обыденному вооб-
ражению, а вызывает к жизни языковую интуицию. «Язык более реа-

                                                          
1 Кэрролл Л. Приключения Алисы в Стране Чудес. Сквозь зеркало и что там

увидела Алиса, или Алиса в Зазеркалье. – М., 1990. – С. 129.
2 Там же. – С. 178.



Философия нонсенса 173

лен и более ужасен, чем ручные драконы наших ночных кошмаров»
(с. 24). Поэтому нонсенс – это вид парадокса, он одновременно сво-
боден и связан. Он приглашает читателя, с одной стороны, пользо-
ваться законами языка, а с другой – их игнорировать.

Величие нонсенса, как литературного жанра, состоит в том,
что читатель «разрывается» между двумя противоположными полю-
сами парадокса и должен сам «связать» их вместе. Что же касается
paботы Эттельсона, то он научил нас понимать «сумасшествие, кото-
рое лежит в основе нонсенса» (с. 26).

В главе «Лингвистика нонсенса» Леклерк показывает, что упо-
мянутые выше четыре уровня анализа баллады «Джаббервокки» (фо-
нология, морфология, синтаксис и семантика) могут быть примене-
ны при анализе любого нонсенс-текста. При этом автор реферируе-
мой работы напоминает, что средний англичанин оперирует набором
из примерно 20 тыс. слов, отчего семантический смысл словосочета-
ний и фразеологизмов во многих нонсенс-текстах все-таки может
быть найден в многотомных толковых словарях. Нонсенс, как жанр,
показывает далее Леклерк, основывается на понятии языковой глас-
ной централи, т.е. на структурных элементах слога, функционально
принадлежащих к финали1 и фонетически являющихся слогообра-
зующими. Мир «Алисы в Стране Чудес» – это не только мир малень-
кой девочки и различных сказочных персонажей, это прежде всего
мир словосочетаний, т.е. «мир слов».

Нонсенс-тексты спонтанно подходят к языку как к иерархии
уровней, причем самый важный из этих уровней – синтаксис. Лек-
лерк переиначивает известную английскую поговорку «Позаботься о
пенсах, а фунты позаботятся о себе сами»: «Позаботься о синтаксисе,
а остальные феномены языка позаботятся о себе сами» (с. 68). Вот и
нонсенс-писатели освоили правило «языковой централи» еще до
того, как его сформулировал американский лингвист Ноам Хомский.

В нонсенс-текстах действует также лингвистический закон
компенсации, состоящий в том, что уровни языка компенсируют
друг друга. Избыток чего-либо обязательно компенсирует недостаток
чего-то другого. Так, семантическая недостаточность покрывается
синтаксической гиперточностью и гиперкоррекцией. Нонсенс-

                                                          
1 Инициаль – начальная согласная, финаль – остальная часть слога. – Прим.

реф.



III. РЕФЕРАТЫ174

тексты характеризуются парадоксальностью и противоречивостью. В
них наблюдается неслыханная свобода языка, которая сочетается с,
можно сказать, космической упорядоченностью. Именно такой урок
преподносит нам Льюис Кэрролл, создатель двух «Алис».

В главе «Прагматика нонсенса» рассматривается философия
лингвистического поведения, иными словами – прагматика. Нонсенс,
утверждает автор, – это не просто лингвистический жанр, но и жанр
прагматический, т.е. он принадлежит к области исследования функ-
ционирования языковых знаков в речи. Прагматика изучает отноше-
ние говорящих к знакам. Льюис Кэрролл не только предвосхитил тру-
ды Ноама Хомского. Он опередил на целых сто лет и логико-
философские теории речевых актов Дж.С.Сёрла, и прагматические
теории значения П.Грайса (с. 71). Лингвистическая прагматика не
имеет четких контуров, в нее включается комплекс вопросов, связан-
ных с говорящим субъектом, с адресатом, с их взаимодействием в
коммуникации, а также с ситуацией общения.

В «Алисе в Стране Чудес» содержится множество различных
«разговоров» персонажей, причем поток этих «разговоров», как пра-
вило, хаотичен. Диалоги из двух книг об Алисе могут служить мате-
риалом для изучения максим манеры речи, конверсационных мак-
сим и максим ведения разговора, сформулированных в 60-х – начале
70-х годов XX в. П.Грайсом.

В нонсенс-текстах диалоги обычно всегда антагонистичны.
Даже такой диалог, который предложен Кэрроллом в ходе «общения»
Алисы с Чеширским Котом, включает элемент страха, прикрытый
дружеским флёром: «Завидев Алису, Кот только улыбнулся. Вид у
него был добродушный, но когти длинные, а зубов так много, что
Алиса сразу поняла, что с ним шутки плохи»1.

Разговор Алисы с Твидлдамом и Твидлди (в русском переводе
Н.М.Демуровой – Труляля и Траляля. – И.Г.) о том, что девочка су-
ществует только во сне, который видит Красный Король (в русском
переводе – Черный Король. – И.Г.), является не чем иным, как из-
ложением классического философского вопроса, который пытался
разрешить еще в XVIII в. Джордж Беркли, признававший вечное су-
ществование идей в уме Бога и критиковавший понятие материи как
внутренне противоречивое и бесполезное для познания.

                                                          
1 Кэрролл Л. Приключения Алисы в Стране Чудес. – М., 1990. – С. 51.



Философия нонсенса 175

Однако при этом не следует забывать, что сам Красный Король яв-
ляется сновидением Алисы, ибо когда она просыпается, то Король пре-
кращает свое существование. Разговор, о котором идет речь, интересен
тем, что Твидлдам представляет собой классическую фигуру софиста, а
его парадокс, гласящий, что если Алиса не настоящая, то и слезы у нее не
настоящие, предстает типичным парадоксом софистики относительно
языка, опровержению «мнимой мудрости» которой Аристотель, как из-
вестно, уделил столь много внимания.

Знаменитой является и реакция Алисы в ответ на реплику Чер-
вонной Королевы, что вначале следует вынести приговор, а виновен
Крошка Билль или нет – «потом разберемся». «Чепуха и нонсенс!» –
восклицает девочка. Такое употребление слова «нонсенс» откровенно
прагматично, т.е. в нем идеоматическая сила гораздо важнее семантиче-
ского содержания. Аналогичное определение часто встречается в двух
сказках Кэрролла, и его сплошь и рядом употребляют в философских
текстах в наше время. Так, в работе английского логика Альфреда Айера
«Язык, истина и логика» (1936) автор реферируемой книги нашел около
25 случаев употребления слова «нонсенс» в различных контекстах.

Сцена суда занимает у Кэрролла в «Алисе в Стране Чудес» целых
две главы. Особенно же симптоматична в смысле прагматики нонсенса
глава «Алиса дает показания». Начиная со слов Короля: «Что ты знаешь
об этом деле?» и заканчивая приказанием Короля Белому Кролику:
«Начни с начала и продолжай, пока не дойдешь до конца. Как дой-
дешь – кончай!», текст представляет собой нечто большее, чем сатира на
английскую судебную систему, – это свидетельство институциональной
силы языка, риторики и схоластики, благодаря которой можно доказы-
вать существование того, чего на самом деле нет. Но одновременно это и
спор о природе языка, ибо таковой может быть и совершенно семанти-
чески неразличимым. Последнее, в частности, касается английского
языка, в котором зачастую негативная приставка к прилагательному не
изменяет его значения. Так, слова «flammable» и «inflammable» означают
одно и то же – «легко воспламеняющийся» (с. 91).

Стихотворение «Я знаю, с ней ты говорил// И с ним, конечно,
тоже...» из названной выше главы «Алисы в Стране Чудес» свиде-
тельствует о том, что нонсенс-текст можно интерпретировать, по-
догнав под него ситуацию. Хотя текст стихотворения значения не
имеет, но использованы грамматически правильные словами, они
включены в синтаксически правильные предложения: «Я дал им три,



III. РЕФЕРАТЫ176

они нам – пять, // Вы шесть им посулили. // Но все вернулись к вам
опять, // Хотя моими были»1.

Книги Кэрролла о приключениях Алисы, по мнению Леклер-
ка, являются лучшей иллюстрацией к концепциям, сформулирован-
ным Ю.Хабермасом и П.Грайсом спустя столетие, когда собственно
и родилась лингвистическая философия.

В главе «Нонсенс и философия языка» автор утверждает, что
само название жанра – «нонсенс» – рождает философские пробле-
мы. Негативный префикс «non» и слово «sense» (смысл) отнюдь не
требуют, чтобы нонсенс-тексты вовсе ничего не означали. Это ут-
верждение заставляет вспомнить тот эпизод из «Алисы в Зазеркалье»,
когда Король спрашивает Гонца, кого он встретил по дороге. «Ни-
кого, – отвечал Гонец». Король замечает: «Эта молодая особа тоже
его видела. Никто, значит, не так быстро бегает, как ты?»2

Философия нонсенса предполагает ответ на вопросы «Что та-
кое значение?» и «Подразумевает ли говорящий то, что он говорит?»
Интенциональная природа речевого акта состоит в связи между
«значением» и «высказыванием». Речевой акт интенционален лишь в
том случае, если говорящий имеет в виду именно то, что он говорит.
Однако нонсенс-тексты эту зависимость изменяют, образуя «выска-
зывание без значения» (с. 118).

Говоря о связи значения с высказыванием, Леклерк приводит
несколько примеров из кэрролловских «Алис». Наиболее яркий из
них – заявления Шляпника, что выражения «Я вижу, что я ем» и «Я
ем, что я вижу» неадекватны. Это противоречит правилу Ноама Хом-
ского о том, что «перестановки сохраняют значение» (с. 121), которое
относится только к высказываниям типа «Я дышу, когда я жив» и «Я
жив, когда я дышу». Алиса же считает, что «Я говорю то, что имею в
виду» и «Я имею в виду то, что говорю» – высказывания идентичные.
В таком случае рассуждение Алисы совпадает с теорией Джона
Р.Сёрла об иллокутивной силе высказывания, т.е. о его коммуника-
тивной направленности.

Вообще же иллокутивная сила речевого акта в художественном
произведении зависит от интенции, т.е. намерения писателя. Когда

                                                          
1 Кэрролл Л. Приключения Алисы в Стране Чудес. – М., 1990. – С. 96.
2 Кэрролл Л. Алиса в Зазеркалье. – М., 1990. – С. 186.



Философия нонсенса 177

последний не хочет внести смысл в свое высказывание, он и создает
нонсенс-текст.

Здесь автор реферируемой книги вновь обращается к новелле
Хорхе Луиса Борхеса «Пьер Менар», в которой рассказывается о
французском литературном критике XX в., переписавшем якобы
слово в слово несколько глав из «Дон-Кихота» Сервантеса. Эта но-
велла опять-таки интерпретируется автором в духе Джона Р.Сёрла:
«Буквальное значение обеих версий “Дон-Кихота” одинаково, но
использование их абсолютно различно» (с. 129). Другими словами,
поверхностное значение соотносится с двумя глубоко иллокутивны-
ми значениями. Что же касается интенции (намерения) Пьера Мена-
ра, то он хотел написать идентичный текст. Тот же факт, что Пьер
Менар в жизни никогда не существовал и что никакого его текста
«Дон-Кихота» нет, отнюдь не важен. Нонсенс есть «нон-сенс», т.е.
бессмыслица. Рассказ Борхеса просто преувеличивает то, что пред-
лагает читателям любой литературный текст.

Далее триада «значение – высказывание – значение» сравни-
вается Леклерком со знаменитой Марксовой триадой «товар –
деньги – товар». Цепочку «значение – высказывание – значение»
можно изменить так же, как изменяется Марксова формула «деньги
– товap – деньги». Измененная триада «высказывание – значение –
высказывание» означает, что первоначальная интенция смысла явля-
ется источником высказывания, которое, в свою очередь, затем ин-
терпретируется, получая значение (с. 130).

Загадка Шляпника из «Алисы в Стране Чудес» (в переводе
Н.М.Демуровой – Болванщик. – И.Г.): «Чем ворон похож на контор-
ку», по мнению автора, ответа не имеет (хотя в кэрролловедении суще-
ствует множество ответов на нее. – И.Г.). И это суждение позволяет
Леклерку прийти в выводу, что загадка Льюиса Кэрролла есть игровой
образ трагедии высказывания, ибо наши высказывания неизбежно
уходят из-под нашего контроля и могут интерпретироваться другими
при помощи целой цепочки значений.

«Алиса в Стране Чудес» позволяет создать и философию зна-
чения, и философию языка. Книга Кэрролла представляет собой не-
исчерпаемую сокровищницу для иллюстрации и анализа современ-
ных модернистских теорий. Самим своим существованием нонсенс-
тексты подрывают доминирующую концепцию языка как инстру-
мента выражения и коммуникации.



III. РЕФЕРАТЫ178

Прямое отношение к вопросу о связи между высказыванием и
значением имеет глава шестая «Алисы в Зазеркалье», где речь идет о
встрече девочки с Шалтаем-Болтаем. Когда в темной лавочке овца
Алиса пытается купить яйцо, которое у нее на глазах растет, превра-
щаясь в Шалтая-Болтая из детского стишка, нельзя не подумать,
пишет Леклерк, об интертекстуальности, т.е. о диалоге между тек-
стами или, как это теперь принято считать в постмодернизме, диа-
логе между литературой и жизнью вообще.

Пра-текст, т.е. детская песенка «Шалтай-Болтай сидел на
стене», имеет двойственный характер: противоречие состоит в том,
что объективно Шалтай-Болтай – это яйцо, но одновременно он
персонифицируется. Кэрролл отступает от пра-текста, вводя новое
значение в этот сюжет, предсказывая, что Шалтай-Болтай переживет
свое падение со стены. Давая другой ответ стишку-загадке, Кэрролл
основывается на так называемой непрозрачности языка, поскольку
последний подвержен возможности ошибок и недоразумений. Эту
возможность, по мнению автора реферируемой работы, хорошо ил-
люстрирует детская игра в «испорченный телефон».

Сюжет об Алисе и Шалтае-Болтае может быть обобщен. Оба
оказызаются обыкновенными персонажами, которых мы встречаем в
романах, ибо являются по определению просто набором предложе-
ний и слов, т.е. своего рода кэрролловской интерпретацией пра-
текста. У писателя конфронтация между Алисой и Шалтаем-Болтаем
выливается в конфронтацию между двумя интерпретациями. Шал-
тай-Болтай отказывается считать себя яйцом, Алиса же, опираясь на
детский стишок, утверждает, что Шалтай-Болтай – яйцо (с. 143).

Согласно Дж.Ст.Миллю, который ввел в научный обиход поня-
тия «денотация» и «коннотация», имя собственное не обязательно
должно что-то означать. Имена же нарицательные наделены опреде-
ленным понятийным содержанием и в то же время способны к обозна-
чению (денотации) предметов. «Разве имя должно что-то значить?», –
спрашивает Алиса, тем самым выражая точку зрения этого английского
философа. Шалтай-Болтай, со своей стороны, предвосхищает будущую
концепцию С.А.Крипке (который приравнивает имена собственные к
именам нарицательным), когда говорит, что его имя выражает его суть:
«Замечательную и чудесную суть!»1

                                                          
1 Кэрролл Л. Алиса в Зазеркалье. – М., 1990. – С. 172.



Философия нонсенса 179

Кэрролл, создав образ Шалтая-Болтая, предвосхитил, по мне-
нию Леклерка, еще одно своевременное учение. Речь идет об этноме-
тодологии П.Грайса и о его прагматической теории значения.

Этнометодология изучает способы интерпретации, объектов и
явлений окружающего мира, применяемые участниками взаимодей-
ствия. В рамках этнометодологии проводятся конкретные исследо-
вания обыденного сознания и общения. Шалтай-Болтай предлагает
Алисе начать их разговор сначала, но девочка при этом думает, что
они играют в такую игру. Действительно, творец Шалтая-Болтая и
Алисы Льюис Кэрролл, логик по профессии, играл в «лингвистиче-
скую игру», «игру в разговор», как позднее и описал ее П.Грайс.

«Лингвистическая игра» Кэрролла состоит в буквальной ин-
терпретации высказываний, в сведении их к самому узкому букваль-
ному смыслу. Когда Алиса говорит: «Не могу же я одна не расти!»,
Шалтай-Болтай отвечает: «Одна, возможно, и не можешь, но вдвоем
уже гораздо проще»1. Так Шалтай-Болтай оказывается архетипом
представителя лингвистической философии XX в.

Современные философы используют нонсенс-тексты Викто-
рианской эпохи для подтверждения своих теорий. В областях фило-
софии значения, философии языка, логики и философии действия
нонсенс-тексты ставят вопросы, над которыми приходится задумы-
ваться. Нонсенс-тексты могут быть включены в англосаксонскую
философскую традицию. Сама героиня сказок Кэрролла – Алиса –
превращается в фигуру современного философа, о котором Нельсон
Гудмен в середине 80-х годов XX в. сказал в шутку: «Он не знает ни-
чего сам, задает вопросы другим и извлекает у них знания, которыми
они, даже об этом не подозревая, обладают» (с. 163).

В главе «Полифония нонсенса» утверждается, что нонсенс – это
не только лингвистическая игра, не только название для определенного
жанра в литературной практике, но и концепция. Нонсенс рассматри-
вается sub specie aeternitatis2 как «идеальный объект, наделенный ста-
бильностью во времени и в пространстве» (с. 165). Нонсенс вечен, где
бы мы его ни находили: у Рабле, у Шекспира, у Диккенса, у француз-
ских сюрреалистов или у русских футуристов. Однако речь идет только о
том, что мы называем «западной культурой». Мы ничего не можем ска-

                                                          
1 Там же. – С. 174.
2 Sub specie aeternitatis (лат.) – с точки зрения вечности. – Прим. реф.



III. РЕФЕРАТЫ180

зать о японском нонсенсе или о нонсенсе у американских индейцев.
Словом, любое явление имеет свои исторические или культурные гра-
ницы. Нонсенс же имеет и свои географические границы. Считается,
что «чувство нонсенса» изначально присуще английской речи, и потому
именно в Англии появились Эдуард Лир и Льюис Кэрролл.

Нонсенс, пишет Леклерк, – это больше, чем лингвистическая
Ригра, это – хронотоп в том смысле, который вкладывает в этот тер-
мин М.М.Бахтин: «Время – пространства культуры», т.е. отношение
между культурой и действительностью. Для нонсенс-текстов харак-
терна их вторичность, их пародийность. Хронотоп возникает здесь в
результате дистанции между нонсенс-текстом и тем текстом, кото-
рый пародируется.

Леклерк различает два типа пародийного интертекста в жанре
нонсенса. Первый – это собственно пародия, когда точно известно,
какой именно текст пародируется. Второй тип – пародия пародии,
когда стиль, клише и неточности языка воспринимаются как при-
надлежащее «другому», но этот «другой» имени не имеет, да и вообще
он может не существовать (с. 170). Этот второй тип пародии Леклерк
именует пастишем, т.е. редуцированной формой пародии, являю-
щейся «основным модусом постмодернистского искусства»1.

Однако вернемся к Льюису Кэрроллу. Его знаменитую песню Бе-
лого Рыцаря из «Алисы в Зазеркалье» сопоставляют и со стихотворением
Уильяма Вордсворта «Решительность и независимость», и с рядом других
вордсвортовских произведений. Кроме того, в песне Белого Рыцаря зву-
чит и строка из положенного на музыку стихотворения Томаса Мура
«Мое сердце и лютня». Леклерк называет песню Белого Рыцаря «пароди-
ей-бумажником», поскольку в ней «упаковано» не одно значение (с. 176).

Интертекстуальность определяется в постмодернизме как «по-
нятие, которо будет признаком того способа, каким текст прочиты-
вает историю и вписывается в нее»2. Нонсенс, как жанр, сплетает
вместе, превращая это в традицию, две различные, даже противопо-
ложные «нити» – литературную фольклорно-поэтическую и детскую.
Обе эти «нити» производят диалогичные тексты, которые зиждутся

                                                          
1 Ильин И.П. Пастиш // Современное зарубежное литературоведение: Эн-

цикл. справочник. – М., 1996. – С. 256.
2 Ильин И.П. Интертекстуальность // Современное зарубежное литературове-

дение: Энцикл. справочник. – М., 1996. – С. 217.



Философия нонсенса 181

именно на противоречии. «Низкий» жанр детской поэзии, сочетаясь
с «высоким» жанром литературы, образует новый жанр – нонсенс.

Этот жанр имеет давнюю традицию в английской литературе – Чо-
сер, Шекспир, Мильтон, Свифт, Стерн, Лэм и Теннисон. Эдуард Лир и
Льюис Кэрролл довели его до совершенства. Автор реферируемой работы
склонен ввести в компанию Лира и Кэрролла английского классика Чар-
лза Диккенса. Он считает, что в романе «Крошка Доррит» писатель отдал
дань жанру нонсенса.

Возникновение жанра нонсенса Леклерк рассматривает в свете тео-
рии М.М.Бахтина о монологизации давних диалогов в единый текст, един-
ство которого, однако, находится в постоянной нестабильности, поскольку
в него внедряются новые диалоги. Нонсенс-тексты представляют собой
следующие виды диалога: между автором и читателем, между пародируе-
мым текстом и самой пародией, между нонсенс-текстом и кодом (т.е. язы-
ком, понимаемым как система объективно существующих, социально за-
крепленных знаков, соотносящих понятийное содержание и типовое зву-
чание, а также как система правил их употребления и сочетаемости. – И.Г.).

Говоря о дискурсе нонсенса (т.е. о его стиле), Леклерк рассматрива-
ет поэму Льюиса Кэрролла «Охота на Снарка», которую сам писатель
считал аллегорией погони за счастьем. Леклерк классифицирует «Охоту на
Снарка» как нонсенс-текст, пародирующий гомеровский эпос. Поэма
состоит из восьми «пароксизмов», как сказано в ее заглавии – «Охота на
Снарка: Агония в восьми пароксизмах». Тема поэмы обычна для эпоса. В
первом пароксизме дан традиционный эпический список оружия, похо-
жий на описание щита Ахилла в «Илиаде». Правда, у Кэрролла оружие
заменено багажом. Во втором пароксизме предлагается традиционная
эпическая речь перед боем. В третьем – традиционное эпическое проро-
чество и т.д.

Стиль нонсенс-текста «Охоты на Снарка» – смешение серьезного
и комического, а герой поэмы Снарк в ней вообще не появляется в этой
своей ипостаси. Снарк – это нечто замечательное, пять «примет» кото-
рого описаны во втором пароксизме. Однако Снарк неотличим от чего-то
ужасного, что зовется Буджумом. Поиск Снарка кончается трагически,
организатор поиска Бейкер исчезает, как и было предсказано, потому что
Буджумом был Снарк. «Охота на Снарка» – это эпос наоборот, заключает
Леклерк (с. 194).

Два поразительных свойства нонсенс-текстов состоят в их со-
временном характере и в качестве их интуиции.  Вообще-то виктори-



III. РЕФЕРАТЫ182

анские тексты невозможно читать в отрыве от истории, от их этиче-
ских и идеологических основ. Это, однако, не касается нонсенс-
текстов, ибо подобные архивикторианские опусы легко вырываются
из контекста времени, из тогдашнего образа мыслей и моментально
вписываются в наше время и в наш образ мыслей.

Диахрония нонсенс-текста состоит в том, что он ностальгически
вспоминает о прошлом и провидчески предвкушает будущее движение и
развитие литературы, театра, философии, лингвистики. В свете вышеска-
занного можно понять французского сюрреалиста, актера, режиссера и
теоретика театра Антонена Арто (1896–l948), когда он «обвинял» Льюиса
Кэрролла в том, что тот занимался «плагиатом из будущего», т.е. «заимст-
вовал» идеи А.Арто, которые появились в двух его манифестах «Театр
жестокости», опубликованных в 1932 и в 1933 гг., спустя три десятилетия
после смерти автора сказок об Алисе1.

Нонсенс – это часть ризомы, т.е. специфической формы корневи-
ща, не обладающей четко выраженным центральным подземным стеб-
лем, которую французские исследователи постструктурализма и постмо-
дернизма Ж.Делёз и Ф.Гваттари противопоставляют структуре, как четко
систематизированному и иерархически упорядоченному принципу в ли-
тературе и культуре. А если определить нонсенс в терминах трудов
Ф.Лиотара, то это противоречивый эклектизм, выдвигающий на первый
план непредставимое, неизобразимое в самом  изображении, т.е. эклек-
тизм, не подчиняющийся заранее установленным правилам и «не подле-
жащий обжалованию»2.

И.Л.Галинская

                                                          
1 Арто А. Театр и его двойник. – М., 1993. – 192 с.
2 Ильин И.П. Постмодернизм // Зарубежное литературоведение: Энцикл.

справочник. – М., 1996. – С. 259–268.


